
CrátiloMaría Golfe Folgado

Los diálogos de la torre del Virrey

Sábado, 7 de febrero de 2026
| 17h CET

Online aquí

https://us06web.zoom.us/j/5549038216?omn=84473878765


 

 

Los diálogos de La torre del Virrey 5 
La torre del Virrey. Instituto de estudios culturales avanzados 

Webinar 7 de febrero de 2026 
Curso 2026 

 
 
 

Crátilo 
 
 
La cita de Mill: los nombres y las opiniones. Definiciones preliminares: 1) Λόγος 

(βούλει οὖν καὶ Σωκράτει τῷδε ἀνακοινωσώμεθα τὸν λόγον); 2) όνομα; 3) ουσία. 

“Naturalismo” (Crátilo) y “convencionalismo” (Hermógenes). El Crátilo en el 
Orden de Lectura: mirar hacia atrás y hacia adelante (428d-e). El Orden de 
Lectura antes y después de la República —la Línea Dividida: de Protágoras a 
República: no hay Idea del Bien: ascenso; de República a Fedón hay Idea del 
Bien: descenso— y la Línea Dividida en el Crátilo (Michael W. Riley): 1) Eikasía 
(384c-393b); 2) Pistis (393b-408d); 3) Dianoia (408d-421c); 4) Noesis (421d-
436b); Recapitulación (436c-440c: Eikasía: 436c-d; Pistis: 436d-438a; 
Dianoia: 438a-d; Noesis 438-439a); Sueño: 439a-440c (Eikasía: 439a-b, 
Dianoia 439b-c; Pistis: 429c-e; Noesis: 439e-440d.). τῐ́ς; 

 
 
 
 

 
 
 
 
 
 

https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ou%29%3Dn&la=greek&can=ou%29%3Dn0&prior=bou/lei
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kai%5C&la=greek&can=kai%5C0&prior=ou)=n
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*swkra%2Ftei&la=greek&can=*swkra%2Ftei0&prior=kai%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tw%3D%7Cde&la=greek&can=tw%3D%7Cde0&prior=*swkra/tei
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29nakoinwsw%2Fmeqa&la=greek&can=a%29nakoinwsw%2Fmeqa0&prior=tw=%7Cde
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=to%5Cn&la=greek&can=to%5Cn0&prior=a)nakoinwsw/meqa
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=lo%2Fgon&la=greek&can=lo%2Fgon0&prior=to%5Cn


2 

 

[T]he signification of names, and the relation generally between names and the things 
signified by them, must occupy the preliminary stage of the inquiry we are engaged in. 

It may be objected that the meaning of names can guide us at most only to 
the opinions, possibly the foolish and groundless opinions, which mankind have 
formed concerning things, and that as the object of philosophy is truth, not 
opinion, the philosopher should dismiss words and look into things themselves, 
to ascertain what questions can be asked and answered in regard to them. This 
advice (which no one has it in his power to follow) is in reality an exhortation to discard the 
whole fruits of the labors of his predecessors, and conduct himself as if he were the first person 
who had ever turned an inquiring eye upon nature. What does any one’s personal 
knowledge of Things amount to, after subtracting all which he has acquired by 
means of the words of other people? Even after he has learned as much as people usually 
do learn from others, will the notions of things contained in his individual mind afford as 
sufficient a basis for a catalogue raisonné as the notions which are in the minds of all 
mankind? 

[...] But if we begin with names, and use them as our clue to the things, we bring at 
once before us all the distinctions which have been recognized, not by a single inquirer, but by 
all inquirers taken together. It doubtless may, and I believe it will, be found, that mankind 
have multiplied the varieties unnecessarily, and have imagined distinctions among 
things, where there were only distinctions in the manner of naming them. But we are not 
entitled to assume this in the commencement. We must begin by recognizing the distinctions 
made by ordinary language. If some of these appear, on a close examination, not to be 
fundamental, the enumeration of the different kinds of realities may be abridged accordingly. 
But to impose upon the facts in the first instance the yoke of a theory, while the grounds of the 
theory are reserved for discussion in a subsequent stage, is not a course which a logician can 
reasonably adopt. 

JOHN STUART MILL, A System of Logic (citado por F. Ademollo) 

 
 

SOCRATES. Then you should appreciate that I am referring to the other division of the 
realm, known by reason, as what reasoned argument itself attains through the power of 
dialectic. It does not turn the hypotheses into first principles, but into actual underpinnings, 
like steps or points of attack, so that it may go as far as the un-hypothesised, to the first 
principle of all. Having attained that, and proceeding once more to follow whatever depends 
on that, it descends [καταβαίνῃ] in this way to a conclusion, having no recourse whatsoever to 
any sense object, but to forms themselves – through forms, to forms, and ending in forms [ἀλλ᾽ 

εἴδεσιν αὐτοῖς δι᾽ αὐτῶν εἰς αὐτά, καὶ τελευτᾷ εἰς εἴδη]. 
GLAUCON. I appreciate that, he said, but not very well, for you seem to me to be 

describing a vast undertaking. Anyway, you wish to establish that the realm contemplated by 
the knowledge of dialectic, the realm of ‘what is’ and what is known by intelligence, is clearer 
than what is contemplated by what we call skills. In skills, the hypotheses are the first 
principles, and those who discern their objects, despite the fact that they must see them 
through under-standing rather than through the senses, enquire on the basis of hypotheses. 
However, because they do not ascend to a principle, you do not think they employ intelligence 
in relation to these objects, even though they are objects of intelligence associated with a 
principle. And you seem to me to be calling the faculty of geometers and the like not 
intelligence, but understanding, since understanding is something in between opinion and 
intelligence. 

SOCRATES. You have given a very competent exposition, I said. And, corresponding to 
the four sections, you should assume four qualities arising in the soul: intelligence [νόησιν] 
corresponding to the highest, and understanding [διάνοιαν] to the second, assign belief [πίστιν] 
to the third, imagination [εἰκασίαν] to the last. And arrange them in proportion, accepting that 
these partake of clarity insofar as their objects partake of truth. 

PLATO, Republic 511c-e (trad. de D. Horan) 

 



3 

 

Bibliografía 
Platonis Opera, ed. de John Burnet, Oxford University Press, 1903.  
Plato in 12 vols., Loeb Classical Library, Harvard University Press, Cambridge, 2017-2025. 
PLATO, Cratylus, trad. C. D. C. Reeves, Hackett Classics, 1998. 
PLATO, Cratylus, trad. D. Horan, Platonic Foundation, 2025. 
PLATÓN, Diálogos, ed. de Emilio Lledó et al., Gredos, Madrid, 2006, 9 vols. 
 
JOHN SALLIS, Being and Logos, Indiana University Press, Bloomington, IN, 1996. 
DAVID SEDLEY, Plato’s Cratylus, Cambridge University Press, 2003. 
MICHAEL W. RILEY, Plato's Cratylus: Argument, Form, and Structure, Rodopi, 2005. 
FRANCESCO ADEMOLLO, The Cratylus of Plato. A commentary, Cambridge University Press, 

2011. 
S. MONTGOMERY EWEGEN, Plato’s Cratylus: The Comedy of Language, Indiana University 

Press, 2014. 
WILLIAM H. F. ALTMAN, Plato the Teacher, vols. 1-5, Lexington Books, Lanham, MD, 2012-

2020. 
———. Platón el maestro. La crisis de la República, trad. M. Golfe Folgado, UCOPress, 

Córdoba, 2023. 
———. Ascenso a lo Bello. Platón el maestro y los Diálogos previos a la República desde el 

Protágoras hasta el Banquete, trad. M. Golfe Folgado, UCOPress, Córdoba, 2025. 
 
  

https://www.platonicfoundation.org/translation/cratylus/


4 

 

1. “Word to [and by] the Wise”  

 
Soluciones posibles al problema se encuentran en diálogos posteriores y 

en las ágrapha dógmata, lo cual no necesariamente quiere decir que haya una 
evolución en el pensamiento de Platón, pues es perfectamente pensable que él 
haya concebido toda su obra con arreglo a las fases de la formación del filósofo 
expuestas en la alegoría de la caverna. 

 
RAÚL GUTIÉRREZ, El arte de la conversión, p. 166 (la cursiva es mía) 

 
 

De igual modo, la Alegoría de la Caverna puede aplicarse de forma útil al 
Crátilo: la razón real de que el naturalismo extremo no dé lugar al conocimiento 
es que los Cavernícolas han otorgado nombres a las sombras —sombras que son 
meramente las imágenes de las cosas—, mientras que el verdadero objeto del 
conocimiento es la Idea del Bien fuera de la Caverna. […] Dos falsas 
suposiciones —una de ellas hace de la vida mixta el Bien; la otra, otorga la οὐσία 

a cosas físicas— son solamente, por adaptar la formulación de Sedley, 
“polémicamente correctas” en el contexto dramático de sus respectivos 
diálogos. 

WILLIAM H. F. ALTMAN, Plato the Teacher vol. 4: The Guardians in Action, p. 360 (la 
traducción es mía) 

 
 

SOCRATES. For just at this very moment I think I have had a clever 
thought, and if I am not careful, before the day is over I am likely to be wiser 
than I ought to be. So pay attention. 

PLATO, Cratylus 399a (trad. de H. N. Fowler, Loeb Classical Library, Harvard 
University Press, 1921) 

 
HERMOGENES. Thas is very neat, Socrates. (402d) 

 
 

2. Preliminares 
 

383a-385a 
 
HERMÓGENES. —¿Quieres, entonces, que hagamos partícipe también a 

Sócrates de nuestra conversación [βούλει οὖν καὶ Σωκράτει τῷδε ἀνακοινωσώμεθα 

τὸν λόγον]? 
CRÁTILO. —Si te parece bien [εἴ σοι δοκεῖ]. 
HERMÓGENES. —Sócrates, aquí Crátilo afirma que cada uno de los seres 

tiene el nombre exacto por naturaleza [ὀνόματος ὀρθότητα εἶναι ἑκάστῳ τῶν ὄντων 

φύσει πεφυκυῖαν]. No que sea éste el nombre que imponen algunos llegando a un 
acuerdo para nombrar y asignándole una fracción de su propia lengua [καὶ οὐ 

τοῦτο εἶναι ὄνομα ὃ ἄν τινες συνθέμενοι καλεῖν καλῶσι τῆς αὑτῶν φωνῆς μόριον 

ἐπιφθεγγόμενοι], sino que todos los hombres, tanto griegos como bárbaros, 
tienen la misma exactitud en sus nombres [ἀλλὰ ὀρθότητά τινα τῶν ὀνομάτων 

πεφυκέναι καὶ Ἕλλησι καὶ βαρβάροις τὴν αὐτὴν ἅπασιν]. Así que le pregunto si su 



5 

 

nombre, Cŕatilo, responde a la realidad, y contesta que sí. «¿Y cuál es el de 
Sócrates?», pregunté, «Sócrates», me contestó. «¿Entonces todos los otros 
hombres tienen también el nombre que damos a cada uno?» Y él dijo: «No, no. 
Tu nombre, al menos, no es Hermógenes ni aunque te llame así todo el mundo». 
Y cuando yo le pregunto ardiendo en deseos de saber qué quiere decir, no me 
aclara nada y se muestra irónico conmigo. Simula que él lo tiene bien claro en 
su mente, como quien conoce el asunto [προσποιούμενός τι αὐτὸς ἐν ἑαυτῷ 

διανοεῖσθαι ὡς εἰδὼς περὶ αὐτοῦ], y que si quisiera hablar claro haría que incluso 
yo lo admitiera y dijera lo mismo que él dice [ὁμολογεῖν καὶ λέγειν ἅπερ αὐτὸς 

λέγει]. Conque si fueras capaz de interpretar de algún modo el oráculo de Crátilo 
[εἰ οὖν πῃ ἔχεις συμβαλεῖν τὴν Κρατύλου μαντείαν], con gusto te escucharía [ἡδέως 

ἂν ἀκούσαιμι]. O aún mejor: me resultaría aún más agradable saber [ἔτι ἂν ἥδιον 

πυθοίμην] qué opinas [δοκεῖ] tú mismo sobre la exactitud de los nombres [περὶ 

ὀνομάτων ὀρθότητος] —siempre que lo desees [εἴ σοι βουλομένῳ ἐστίν]. 
SÓCRATES. —Hermógenes, hijo de Hipónico, dice un antiguo proverbio 

[παλαιὰ παροιμία] que es difícil saber cómo es lo bello [χαλεπὰ τὰ καλά ἐστιν ὅπῃ 

ἔχει μαθεῖν]. Y, desde luego, el conocimiento [μάθημα] de los nombres no resulta 
insignificante [οὐ σμικρὸν]. Claro que, si hubiera escuchado ya de labios de 
Pródico el curso de cincuenta dracmas que, según éste, es la base para la 
formación del oyente sobre el tema [ἣν ἀκούσαντι ὑπάρχει περὶ τοῦτο 

πεπαιδεῦσθαι], no habría nada que impidiera que tú conocieras en este instante 
la verdad sobre la exactitud de los nombres [εἰδέναι τὴν ἀλήθειαν περὶ ὀνομάτων 

ὀρθότητος]. Pero, hoy por hoy, no he escuchado más que el de una dracma. Por 
consiguiente, ignoro cómo será la verdad sobre tan serio asunto. Con todo, estoy 
dispuesto a investigarlo en común contigo y con Crátilo. En cuanto a su 
afirmación de que Hermógenes no es tu verdadero nombre, sospecho —es un 
decir— que está chanceándose, pues tal vez piense que fracasas una y otra vez 
en tu deseo de poseer riquezas. Es difícil, como decía hace un instante, llegar al 
conocimiento de tales temas, pero no queda más remedio que ponerlos en el 
centro e indagar si es como tú dices o como dice Crátilo. 

HERMÓGENES. —Pues bien, Sócrates, yo, pese a haber diálogado a menudo 
con éste y con muchos otros, no soy capaz de creerme que la exactitud de un 
nombre sea otra cosa que pacto y consenso. Creo yo, en efecto, que cualquiera 
que sea el nombre que se le pone a alguien, éste es el nombre exacto. Y que si, 
de nuevo, se le cambia por otro y ya no se llama aquél —como solemos 
cambiárselo a los esclavos—, no es menos exacto éste que le sustituye que el 
primero. Y es que no tiene cada uno su nombre por naturaleza alguna, sino por 
convención y hábito de quienes suelen poner nombres. Ahora que, si es de 
cualquier otra forma, estoy dispuesto a enterarme y escuchar lo no sólo de labios 
de Crátilo, sino de cualquier otro. 

SÓCRATES. —Hermógenes, puede que, desde luego, digas algo importante. 
Conque considerémoslo [σκεψώμεθα δέ]: ¿aquello que se llama a cada cosa es, 
según tú, el nombre de cada cosa [ὃ ἂν φῂς καλῇ τις ἕκαστον τοῦθ᾽ ἑκάστῳ ὄνομα]? 

 
 
 



6 

 

 
Crátilo 

2(a). 
En efecto, familiarizado [Platón] primero, desde joven, con Crátilo y con las 
opiniones heraclíteas de que todas las cosas sensibles están eternamente en 
devenir y que no es posible la ciencia acerca de ellas, posteriormente siguió 
pensando de este modo al respecto. Como, por otra parte, Sócrates se había 
ocupado de temas éticos y no, en absoluto, de la naturaleza en su totalidad, sino 
que buscaba lo universal en aquellos temas, habiendo sido el primero en fijar la 
atención en las definiciones, [Platón] lo aceptó, si bien supuso, por tal razón, 
que aquello no se da en el ámbito de las cosas sensibles, sino en el de otro tipo 
de realidades. 
 
2(b). 

Además, viendo que esta naturaleza toda está en movimiento, y que no es 
posible establecer verdad alguna sobre lo que está cambiando, concluyeron que 
no es posible un discurso verdadero acerca de lo que está cambiando en todo 
totalmente. En efecto, de esta suposición derivó la opinión más extrema de las 
señaladas, la de los que dicen que heraclitizan, la que mantenía Crátilo, quien 
llegó a la conclusión de que no debía hablar y solamente movía el dedo, y 
criticaba a Heráclito por decir que no es posible zambullirse dos veces en el 
mismo río: y es que él pensaba que ni siquiera una vez. 

 
ARISTÓTELES, Metafísica 987a37-b7 y 1010a6-14 

(trad. de T. Calvo Martínez, Gredos, Madrid, 1994) 
 
 
 

Hermógenes 
3(a).  

Voy a contar también lo que oí a Hermógenes, hijo de Hipónico, hablando 
de él. Cuando Meleto ya había presentado por escrito su acusación contra 
Sócrates, al oírle hablar Hermógenes de todo menos de su proceso, le dijo que 
debía pensar en su defensa. Y él respondió: «¿Pero no crees que me he pasado 
toda mi vida dedicado a ese ejercicio?» Y que al preguntarle cómo, le dijo que 
en toda su vida no había hecho otra cosa que investigar lo justo y lo injusto, 
practicando la justicia y absteniéndose de la injusticia, y que él creía que tal era 
la más hermosa preparación de su defensa. Hermógenes insistió: «¿No te das 
cuenta, Sócrates, de que los jueces en Atenas, desorientados por los discursos, 
ya hicieron morir a muchos inocentes, y que, en cambio, absolvieron a muchos 
culpables?». «Pues, ¡por Zeus!», dijo Sócrates, «que ya al intentar ponerme a 
pensar en la defensa que presentaría ante los jueces se me opuso la divinidad». 

 
3(b). 
Desde entonces, cuando [Platón] tenía ya veinte años, cuentan, fue discípulo de 
Sócrates. Y al desaparecer éste, se acercó a Crátilo el heraclíteo, y a Hermógenes 
el seguidor de Parménides. 



7 

 

 
3(c). 
I shall not let thee say nor think that it came from what is not; for it can neither 
be thought nor uttered that anything is not [οὔτ᾽ ἐκ μὴ ἐόντος ἐάσσω φάσθαι σ᾽ 

οὐδὲ νοεῖν· οὐ γὰρ φατὸν οὐδὲ νοητόν ἔστιν ὅπως οὐκ ἔστι] [...] The thing that can 
be thought and that for the sake of which the thought exists is the same; for you 
cannot find thought without something that is, as to which it is uttered. And 
there is not, and never shall be, anything besides what is, since fate has chained 
it so as to be whole and immovable. Wherefore all these things are but names 
which mortals have given, believing them to be true [τῷ πάντ᾽ ὄνομ(α) ἔσται, ὅσσα 

βροτοὶ κατέθεντο πεποιθότες εἶναι ἀληθῆ]—coming into being and passing away, 
being and not being, change of place and alteration of bright colour. 

 
JENOFONTE, Recuerdos de Sócrates 4.8.4-6 (trad. de J. Zaragoza, Gredos, Madrid, 1993) 

DIÓGENES LAERCIO 3.6, trad. de C. García Gual, Alianza, Madrid, 2007) 
PARMÉNIDES fr. 8 (trad. de J. Burnet) 

 
(Hermógenes aparece también en Recuerdos de Sócrates 1.2.48; 2.10.2-6 y en PLATÓN, 

Fedón 59b.) 

 
 
 
3. Textos del Crátilo 
 

Eikasía: menciones de οὐσία y εἶδος 
 

385e-386b 
SÓCRATES. —¡Vaya! Veamos entonces, Hermógenes, si también te parece 

[σοι φαίνεται] que sucede así con los seres [τὰ ὄντα]: que su esencia es distinta 
para cada individuo [ἰδίᾳ αὐτῶν ἡ οὐσία εἶναι ἑκάστῳ] como mantenía Protágoras 
al decir que «el hombre es la medida de todas las cosas [πάντων χρημάτων μέτρον 

εἶναι ἄνθρωπον]» (en el sentido, sin duda, de que tal como me parecen a mí las 
cosas, así son para mí, y tal como te parecen a ti, así son para ti [ὡς ἄρα οἷα μὲν 

ἂν ἐμοὶ φαίνηται τὰ πράγματα εἶναι, τοιαῦτα μὲν ἔστιν ἐμοί: οἷα δ᾽ ἂν σοί, τοιαῦτα δὲ 

σοί]), o si crees que los seres tienen una cierta consistencia en su propia esencia 
[ἢ ἔχειν δοκεῖ σοι αὐτὰ αὑτῶν τινα βεβαιότητα τῆς οὐσίας;]. 

HERMÓGENES. —Ya en otra ocasión, Sócrates, me dejé arrastrar por la 
incertidumbre a lo que afirma Protágoras. Pero no me parece que sea así del 
todo. 

[…] 
SÓCRATES. —¿Cómo, entonces, formulas esto? ¿Acaso que los 

completamente buenos [πάνυ χρηστοὺς] son completamente sensatos [πάνυ 

φρονίμους] y los completamente viles [πάνυ πονηροὺς] completamente 
insensatos [πάνυ ἄφρονας]?  

(Cf. Protágoras [¡!]) 
 

 
 

https://lexundria.com/parm_frag/8/cf


8 

 

386e 
SÓCRATES. —Por consiguiente, si ni todo es para todos igual al mismo 

tiempo y en todo momento, ni tampoco cada uno de los seres es distinto para 
cada individuo, es evidente que las cosas poseen un ser propio consistente. No 
tienen relación ni dependencia con nosotros ni se dejan arrastrar arriba y abajo 
por obra de nuestra imaginación, sino que son en sí y con relación a su propio 
ser conforme a su naturaleza [ἀλλὰ καθ᾽ αὑτὰ πρὸς τὴν αὑτῶν οὐσίαν ἔχοντα ᾗπερ 

πέφυκεν]. 
HERMÓGENES. —Me parece, Sócrates, que es así. 
SÓCRATES. —¿Acaso, entonces, los seres son así por naturaleza y las 

acciones, en cambio, no son de la misma forma? ¿O es que las acciones, también 
ellas, no constituyen una cierta especie [εἶδος] dentro de los seres? 

 
 
 

Pistis 
(1/2 “digresión epistemológica” o “comedia de las etimologías” [Sallis]) 

 
[…] las etimologías son, hablando en general, correctas exegéticamente en tanto 
que recuperan las creencias originales de los nominadores, pero sigue siendo 
un punto discutible si son también correctas filosóficamente, esto es, si (como 
en el pasaje del Filebo [17c-18d]), las creencias que recuperan para nosotros son 
creencias verdaderas.  

DAVID SEDLEY, Plato’s Cratylus, p. 28 (traducción mía; la cursiva es de Sedley) 
 

406b-d 
SÓCRATES. —¡Tremenda pregunta, hijo de Hipónico! Sin embargo, tienen 

estos dioses una suerte de nombres que ha sido impuesta tanto en broma como 
en serio [ἀλλὰ ἔστι γὰρ καὶ σπουδαίως εἰρημένος ὁ τρόπος τῶν ὀνομάτων τούτοις τοῖς 

θεοῖς καὶ παιδικῶς]. Así pues, pregunta a otros por la seria, que nada me impide 
a mí disertar sobre la festiva, pues hasta los dioses gustan de bromear [τὸν μὲν 

οὖν σπουδαῖον ἄλλους τινὰς ἐρώτα, τὸν δὲ παιδικὸν οὐδὲν κωλύει διελθεῖν: 

φιλοπαίσμονες γὰρ καὶ οἱ θεοί]. 
 
 
 

Dianoia 
(2/2 “digresión epistemológica” o “comedia de las etimologías” [Sallis]) 

 
414c-415a 

SÓCRATES. —¡Bendito Hermógenes! ¿No sabes que los primeros nombres 
que se impusieron están ya sepultados, merced a la ornamentación y al tiempo 
[καὶ ὑπὸ καλλωπισμοῦ καὶ ὑπὸ χρόνου], por los que quieren vestirlos de tragedia 
añadiendo y quitando letras por eufonía y retorciéndolos por todas partes? […] 
[Ademollo: On the other hand, if one will allow the insertion and subtraction 
of any letter one may wish [εἰ δ᾿ αὖ τις ἐάσει καὶ ἐντιθέναι καὶ ἐξαιρεῖν ἅττ᾿ ἂν 



9 

 

βούληταί τις εἰς τὰ ὀνόματα], there will be great leeway [εὐπορία] and anyone 
could make any name fit any object whatsoever]. 

HERMÓGENES. —Cierto.  
SÓCRATES. —Y muy cierto, en verdad. Pero tú, mi sabio árbitro, 

debes, creo yo, vigilar lo que es comedido y razonable [ἀληθῆ μέντοι. 

ἀλλὰ τὸ μέτριον οἶμαι δεῖ φυλάττειν καὶ τὸ εἰκὸς σὲ τὸν σοφὸν ἐπιστάτην]. 
HERMÓGENES. —Me gustaría. 
SÓCRATES. —También a mí, Hermógenes. Pero no seas excesivamente 

riguroso [ἀλλὰ μὴ λίαν, ὦ δαιμόνιε, ἀκριβολογοῦ], amigo mío, “no vayas a quitar 
de mis miembros la fuerza”. 
 
 

Inspiración de Eutifrón 

396e-397a 
SÓCRATES. —¡Claro, que es a Eutifrón Prospaltio a quien culpo, 

Hermógenes, de que me haya sobrevenido ésta! Pues desde el alba no he dejado 
de acompañarle y prestarle oídos. Es posible, por tanto, no sólo que haya 
colmado mis oídos por estar él poseído [ἐνθουσιῶν], sino que incluso haya 
cautivado mi alma. Creo, pues, que deberíamos obrar así: hoy podemos 
servirnos de ella y analizar los nombres que nos quedan, pero mañana, si estás 
de acuerdo conmigo, la conjuraremos y nos purificaremos [ἀποδιοπομπησόμεθά 

τε αὐτὴν καὶ καθαρούμεθα] buscando a quien sea capaz de realizar una tal 
purificación, ya sea sacerdote o sofista. [cf. 403e-404a: Hades: sofista y filósofo] 

 
401e 

SÓCRATES. —[Ademollo: I’ve got some swarm of wisdom in my mind.]  
 

407d 
SÓCRATES. —Y propónme cuestiones sobre cualquier otro tema que 

prefieras “para que veas cómo es la casta de los caballos” de Eutifrón. 
 

409d 
SÓCRATES. —Es probable que, o bien me haya abandonado la Musa de 

Eutifrón, o que este nombre sea de una dificultad extrema. Ahora bien, observa 
la artimaña que aplico a todos los de esta guisa que se me escapan. 
 

415a 
SÓCRATES. —También a mí, Hermógenes. Pero no seas excesivamente 

riguroso [ἀλλὰ μὴ λίαν, ὦ δαιμόνιε, ἀκριβολογοῦ], amigo mío, “no vayas a quitar 
de mis miembros la fuerza”. 
 

420e 
SÓCRATES. —Pero, mientras nos queden fuerzas, no las dejemos decaer. 

 
428c 

CRÁTILO. —También tú, Sócrates, parece que has recitado tu oráculo en 
conformidad con mi pensamiento, ya sea que te hayas inspirado en Eutifrón o 



10 

 

que te posea desde hace tiempo alguna otra Musa sin que tú lo adviertas [καὶ 

ἐμοὶ σύ, ὦ Σώκρατες, ἐπιεικῶς φαίνῃ κατὰ νοῦν χρησμῳδεῖν, εἴτε παρ᾽ Εὐθύφρονος 

ἐπίπνους γενόμενος, εἴτε καὶ ἄλλη τις Μοῦσα πάλαι σε ἐνοῦσα ἐλελήθει]. 
 
 
 

Noesis 
424b-c 

SÓCRATES. —Luego si esto es cierto, ¿habrá que investigar ya, como es 
lógico, sobre los nombres por los que tú me preguntabas —rhoḗ, iénai, schésis— 
si es verdad o no que captan el ser por medio de letras y sílabas hasta el punto 
de imitar su esencia [ἀπομιμεῖσθαι τὴν οὐσίαν]? […] Pero ¿cuál sería la 
clasificación [ὁ τρόπος] de la que parte el imitador para imitar [τῆς διαιρέσεως 

ὅθεν ἄρχεται μιμεῖσθαι ὁ μιμούμενος]? Dado que la imitación [ἡ μίμησις] de la 
esencia [τῆς οὐσίας] se hace precisamente por medio de sílabas y letras 
[συλλαβαῖς τε καὶ γράμμασιν], ¿no será lo más acertado distinguir [ὀρθότατόν ἐστι 

διελέσθαι τὰ στοιχεῖα πρῶτον], primero, los elementos, lo mismo que quienes se 
dedican a los ritmos distinguen, primero, el valor de los elementos, luego el de 
las sílabas, y ya de esta forma, pero no antes, llegan en su análisis hasta los 
ritmos? 

 
Sobre la E de Delfos (391a-b, en referencia a Cra. 409a-b) 

(PLUTARCO. —) En cuanto a lo más importante, dije, temo que si se 
pronuncia ponga en un aprieto a nuestro Platón, como él decía que era puesto 
Anaxágoras por el nombre de la luna, al hacer suya propia la opinión sobre sus 
alumbramientos, que era muy antigua. Pues ¿acaso no ha dicho eso en el 
Crátilo? 

(EUSTROFO. —) Desde luego, dijo Éustrofo, mas no veo en qué consiste el 
parecido. 

(PLUTARCO. —) Sin duda sabes también que cinco son los principios que 
señala en el Sofista como los más importantes, el ser, lo idéntico, lo diferente y, 
en cuarto y quinto lugar a continuación de éstos, movimiento y reposo. Y 
utilizando otro modo de división en el Filebo [διαιρέσεως ἐν Φιλήβῳ] afirma que 
una cosa es lo infinito y otra lo finito, y que toda génesis se compone de la mezcla 
de éstos; a la causa por la que se mezclan la considera una cuarta especie; y 
como quinta nos ha dejado sospechar aquella por la cual lo mezclado 
obtiene de nuevo diferenciación y separación. 

428d-e 
SÓCRATES. —¡Mi buen amigo Crátilo! Incluso yo mismo estoy asombrado, 

hace tiempo, de mi propia sabiduría y desconfío de ella. Por ende, creo que hay 
que volver a analizar mis palabras, pues lo más odioso es dejarse engañar por 
uno mismo. Y cuando el que quiere engañarte no se aleja ni un poquito, sino 
que está siempre contigo, ¿cómo no va a ser temible? Hay que volver la atención 
una y otra vez, según parece, a lo antes dicho e intentar lo del poeta: mirar «a 
un tiempo hacia adelante y hacia atrás». Veamos, pues, ahora mismo lo que 
hemos dejado definido. La exactitud del nombre es —decimos— aquella que nos 
manifieste cuál es la cosa. ¿Diremos que esta definición es suficiente? 



11 

 

Recapitulación 
436c-e (“The most important passage in the dialogue” [ALTMAN, p. 358]) 

CRÁTILO. —Mas puede que no sea así, Sócrates, sino que el que impone 
los nombres lo haga forzosamente con conocimiento [ᾖ εἰδότα τίθεσθαι τὸν 

τιθέμενον τὰ ὀνόματα]. Y es que, si no, como te decía hace rato, ni siquiera serían 
nombres [οὐδ᾽ ἂν ὀνόματα εἴη]. Sea ésta la mayor prueba de que el que pone los 
nombres no erró la verdad: en caso contrario, no serían todos tan acordes con 
él. ¿O no te has percatado, al hablar, que todos los nombres se originaban según 
el mismo modelo y con un mismo fin [ἢ οὐκ ἐνενόεις αὐτὸς λέγων ὡς πάντα κατὰ 

ταὐτὸν καὶ ἐπὶ ταὐτὸν ἐγίγνετο τὰ ὀνόματα]? 
SÓCRATES. —¡Pero mi buen amigo Crátilo! Esto no es ningún argumento 

[ἀπολόγημα], pues si, equivocado en el inicio el que pone los nombres, ya iba 
forzando los demás hacia éste y los obligaba a concordar con él mismo, nada 
tiene de extraño [εἰ γὰρ τὸ πρῶτον σφαλεὶς ὁ τιθέμενος τἆλλα ἤδη πρὸς τοῦτ᾽ ἐβιάζετο 

καὶ αὑτῷ συμφωνεῖν ἠνάγκαζεν, οὐδὲν ἄτοπον]. Igual sucede, a veces, con las 
figuras geométricas: si la primera es errónea por pequeña y borrosa, todas las 
demás que le siguen son acordes entre sí [ὥσπερ τῶν διαγραμμάτων ἐνίοτε τοῦ 

πρώτου σμικροῦ καὶ ἀδήλου ψεύδους γενομένου, τὰ λοιπὰ πάμπολλα ἤδη ὄντα ἑπόμενα 

ὁμολογεῖν ἀλλήλοις]. Así pues, todo hombre debe tener mucha reflexión y 
análisis sobre si el inicio de todo asunto está correctamente establecido o no [δεῖ 

δὴ περὶ τῆς ἀρχῆς παντὸς πράγματος παντὶ ἀνδρὶ τὸν πολὺν λόγον εἶναι καὶ τὴν πολλὴν 

σκέψιν εἴτε ὀρθῶς εἴτε μὴ ὑπόκειται]. Pues, una vez revisado éste, el resto debe 
parecer consecuente con él. Y, desde luego, nada me extrañaría que también los 
nombres concuerden [συμφωνεῖ] entre sí. Revisemos, pues, lo que hemos 
explicado al principio. Afirmamos que los nombres nos manifiestan la esencia 
del universo en el sentido de que éste se mueve, circula y fluye [ὡς τοῦ παντὸς 

ἰόντος τε καὶ φερομένου καὶ ῥέοντός φαμεν σημαίνειν ἡμῖν τὴν οὐσίαν τὰ ὀνόματα]. 
¿Te parece [δοκεῖ] que lo manifiesta de otra forma? 

CRÁTILO. —Precisamente así. Y lo manifiesta con exactitud [ὀρθῶς].  
 

438b-439b 
SÓCRATES. —¿Entonces con qué nombres conoció o descubrió las cosas, si 

los primarios aún no estaban puestos y, de otro lado, sostenemos que es 
imposible conocer o descubrir las cosas si no es conociendo los nombres o 
descubriendo qué cosa significan? 

[Loeb: CRATYLUS. —I think there is something in what you say, Socrates.] 
[...] 
SÓCRATES. —[...] habrá que buscar, evidentemente, algo ajeno a los 

nombres que nos aclare sin necesidad de nombres cuáles de ellos son los 
verdaderos; que nos demuestre claramente la verdad de los seres. 

CRÁTILO. —Así pienso yo. 
SÓCRATES. —Por consiguiente, es posible, según parece, conocer los seres 

sin necesidad de nombres —siempre que las cosas sean así. 
CRÁTILO. —Claro. 
SÓCRATES. —¿Entonces por qué otro procedimiento esperas todavía 

poder conocerlos? ¿Acaso por otro distinto del que es razonable y justísimo [ἆρα 



12 

 

δι᾽ ἄλλου του ἢ οὗπερ εἰκός τε καὶ δικαιότατον], a saber, unos seres por medio de 
otros [δι᾽ ἀλλήλων γε], si es que tienen algún parentesco [εἴ πῃ συγγενῆ ἐστιν], o 
ellos por sí mismos [καὶ αὐτὰ δι᾽ αὑτῶν]? Pues, sin duda, un procedimiento ajeno 
y distinto de ellos pondría de manifiesto algo distinto y ajeno pero no a ellos. 

CRÁTILO. —Me parece que dices verdad. 
SÓCRATES. —¡Un momento, por Zeus! [Loeb: Stop for Heaven’s sake!] ¿Es 

que no hemos acordado muchas veces que los nombres bien puestos son 
parecidos a los seres de los que son nombres y que son imagen de las cosas? 

CRÁTILO. —Sí. 
SÓCRATES. —Por consiguiente, si es posible conocer las cosas [τὰ 

πράγματα] principalmente a través de los nombres, pero también por sí mismas, 
¿cuál será el más bello y claro conocimiento [καλλίων καὶ σαφεστέρα ἡ μάθησις]: 
conocer a partir de la imagen si ella misma tiene un cierto parecido con la 
realidad de la que sería imagen [ἐκ τῆς εἰκόνος μανθάνειν αὐτήν τε αὐτὴν εἰ καλῶς 

εἴκασται, καὶ τὴν ἀλήθειαν ἧς ἦν εἰκών], o partiendo de la realidad, conocer la 
realidad misma y si su imagen está convenientemente lograda [ἢ ἐκ τῆς ἀληθείας 

αὐτήν τε αὐτὴν καὶ τὴν εἰκόνα αὐτῆς εἰ πρεπόντως εἴργασται]? 
CRÁTILO. —Me parece forzoso que a partir de la realidad. 
[...] 
SÓCRATES. — En verdad, puede que sea superior a mis fuerzas y a las tuyas 

dilucidar de qué forma hay que conocer o descubrir los seres [ὅντινα μὲν τοίνυν 

τρόπον δεῖ μανθάνειν ἢ εὑρίσκειν τὰ ὄντα, μεῖζον ἴσως ἐστὶν ἐγνωκέναι ἢ κατ᾽ ἐμὲ καὶ 

σέ]. Y habrá que contentarse con llegar a este acuerdo [ὁμολογήσασθαι]: que no 
es a partir de los nombres [ὅτι οὐκ ἐξ ὀνομάτων], sino que hay que conocer y 
buscar los seres en sí mismos más que a partir de los nombres [ἀλλὰ πολὺ μᾶλλον 

αὐτὰ ἐξ αὑτῶν καὶ μαθητέον καὶ ζητητέον ἢ ἐκ τῶν ὀνομάτων].  
 
 
 

Sueño y conclusión del Crátilo 
439c-440 [439e-440a: Teeteto, Sofista] 

SÓCRATES. —Porque considera, admirable Crátilo, lo que yo sueño a veces: 
¿diremos que hay algo bello y bueno en sí, y lo mismo con cada uno de los seres, 
o no [τι εἶναι αὐτὸ καλὸν καὶ ἀγαθὸν καὶ ἓν ἕκαστον ὄντων οὕτω, ἢ μή]? 

CRÁTILO. —Creo yo que sí, Sócrates. 
SÓCRATES. —Consideremos, entonces, la cosa en sí [αὐτὸ τοίνυν ἐκεῖνο 

σκεψώμεθα]. […] ¿Cómo, entonces, podría tener alguna existencia aquello que 
nunca se mantiene igual? […] en el instante mismo en que se acercara quien va 
a conocerlo, se convertiría en otra cosa distinta, de forma que no podría 
conocerse qué cosa es o cómo es. Ninguna clase de conocimiento, en verdad, 
conoce cuando su objeto no es de ninguna manera […] es razonable sostener 
que ni siquiera existe el conocimiento, Crátilo, si todas las cosas cambian y nada 
permanece. Pues si esto mismo, el conocimiento, no dejara de ser conocimiento, 
permanecería siempre y sería conocimiento. Pero si, incluso, la forma misma de 
conocimiento cambia, simultáneamente cambiaría a otra forma de 
conocimiento y ya no sería conocimiento. 



13 

 

»Si siempre está cambiando, no podría haber siempre conocimiento y, 
conforme a este razonamiento, no habría ni sujeto ni objeto de conocimiento. 
En cambio, si hay siempre sujeto, si hay objeto de conocimiento; si existe lo 
bello, lo bueno y cada uno de los seres, es evidente, para mí, que lo que ahora 
decimos nosotros no se parece en absoluto al flujo ni al movimiento. 

»Por consiguiente, puede que no sea fácil dilucidar si ello es así, o es como 
afirman los partidarios de Heráclito y muchos otros. […] 

 
 

 
4. Las etimologías del Filebo (Sedley) 

 
Filebo 18b-d 

SÓCRATES. —Pues lo mismo que, según decimos, si alguien capta alguna 
vez una unidad, no debe ése mirar inmediatamente a la naturaleza de lo 
ilimitado, sino hacia un número, así también al contrario cuando uno se ve 
obligado a captar primero lo ilimitado, no debe pasar inmediatamente a la 
unidad, sino también a un número que permita concebir cada multiplicidad y 
acabar al final del todo en la unidad. Captemos de nuevo lo que quiero decir en 
las letras. 

PROTRARCO. —¿Cómo? 
SÓCRATES. —Después de que un dios o un hombre divino observó que la 

voz es ilimitada, según una tradición egipcia, fue un tal Theuth el que observó 
el primero que las vocales en lo ilimitado no son una sola unidad sino más, y 
además, que otras articulaciones, que no tienen voz, participan, sin embargo, 
de algún ruido, y que también de ellas hay un número, y separó como tercera 
especie de letras las que ahora llamamos mudas. Después de eso dividió un a 
por una las que no tienen ni ruido ni voz y las que tienen voz, y las del segundo 
grupo del mismo modo, hasta que captó su número en cada una y en todas y las 
llamé elementos. Mas viendo que ninguno de nosotros podría aprender cada 
una por sí sin el conjunto, calculó también que ese vínculo era uno y que todo 
eso constituía en algún modo una unidad, y las sometió a una sola ciencia 
llamándola arte gramatical. 



CRÁTILO 
María Golfe Folgado
Sábado, 7 de febrero de 2026 | 17h CET
Online aquí  

EUTIFRÓN 
Prof. Dr. Juan Diego González
Sábado, 7 de marzo de 2026 | 17h CET
Online aquí 

JACOB KLEIN Y LA TRILOGÍA ELEÁTICA
José María Jiménez Caballero
Sábado, 18 de abril de 2026 | 17h CET
Online aquí 

EL ARTE DE LA CONVERSIÓN 
Prof. Dr. Raúl Gutiérrez
Sábado, 31 de enero de 2026 | 17h CET
Online aquí 

APOLOGÍA DE SÓCRATES 
Prof. Dr. Fernando Vidagañ 
Sábado, 23 de mayo de 2026 | 17h
Online aquí 

Archivo de Los diálogos
de la torre del Virrey

Los diálogos de la torre del Virrey

οὐ
κο

ῦν
 κ

αὶ
 π

ερ
ὶ τ

οῦ
 ἀ

γα
θο

ῦ 
ὡ

σα
ύτ

ω
ς:

 ὃ
ς 

ἂν
 μ

ὴ 
ἔχ

ῃ 
δι

ορ
ίσ

ασ
θα

ι τ
ῷ

λό
γῳ

 ἀ
π

ὸ 
τῶ

ν
 ἄ

λλ
ω

ν 
πά

ντ
ω

ν 
ἀφ

ελ
ὼ

ν 
τὴ

ν 
 τ

οῦ
 ἀ

γα
θο

ῦ 
ἰδ

έα
ν,

 κ
αὶ


ὥ

σπ
ερ

 ἐ
ν 

μά
χῃ

 δ
ιὰ

 π
άν

τω
ν 

ἐλ
έγ

χω
ν 

δι
εξ

ιώ
ν

, μ
ὴ 

κα
τὰ

 δ
όξ

αν
 ἀ

λλ
ὰ 

κα
τ᾽

οὐ
σ

ία
ν 

πρ
οθ

υμ
ού

μ
εν

ος
 ἐ

λέ
γχ

ει
ν,

 ἐ
ν 

πᾶ
σ

ι 
το

ύτ
οι

ς 
ἀπ

τῶ
τ

ι 
τῷ

 
λό

γῳ


δι
απ

ορ
εύ

η
τα

ι, 
οὔ

τε
 α

ὐτ
ὸ 

τὸ
 ἀ

γα
θὸ

ν 
φ

ήσ
ει

ς 
εἰ

δέ
να

ι τ
ὸν

 ο
ὕτ

ω
ς 

ἔχ
ον

τα
οὔ

τε
 ἄ

λλ
ο 

ἀγ
αθ

ὸν
 ο

ὐδ
έν

, ἀ
λλ

᾽ ε
ἴ π

ῃ 
εἰ

δώ
λ

ου
 τ

ιν
ὸς

 ἐ
φ

άπ
τε

τα
ι, 

δό
ξῃ

,
οὐ

κ 
ἐπ

ισ
τή

μ
ῃ 

ἐφ
άπ

τε
σθ

αι
, 

κα
ὶ 

τὸ
ν 

νῦ
ν 

βί
ον

 ὀ
νε

ιρ
οπ

ολ
οῦ

ντ
α 

κα
ὶ

ὑπ
νώ

τ
το

ντ
α,

 π
ρὶ

ν 
ἐν

θά
δ

᾽ ἐ
ξε

γρ
έσ

θα
ι, 

εἰ
ς 

Ἅι
δο

υ 
πρ

ότ
ερ

ον
 ἀ

φ
ικ

όμ
εν

ον
τε

λέ
ω

ς ἐ
πι

κα
τα

δα
ρθ

εῖ
ν;

https://us06web.zoom.us/j/5549038216?omn=84473878765
https://us06web.zoom.us/j/5549038216?omn=88187873243
https://us06web.zoom.us/j/5549038216?omn=82729422343
https://us06web.zoom.us/j/5549038216?omn=82729422343
https://us06web.zoom.us/j/5549038216?omn=88639584186
https://us06web.zoom.us/j/5549038216?omn=82729422343
https://us06web.zoom.us/j/5549038216?omn=81184005940
https://us06web.zoom.us/j/5549038216?omn=81608527583
https://us06web.zoom.us/j/5549038216?omn=83388328517
https://www.latorredelvirrey.es/archivo-los-dialogos-de-la-torre-del-virrey-iv-2024-25-copy/
https://www.latorredelvirrey.es/archivo-los-dialogos-de-la-torre-del-virrey-iv-2024-25-copy/
https://www.youtube.com/playlist?list=PLi-6U-LmwPxkI2npbOYhx9ZNaPr_XStDR

