
FILÓPOLIS XI

Fernando Vidagañ

Miércoles, 21 de enero de 2026 |
18h CET
Online aquí

FILÓPOLIS Y EUROPA

ACTIVIDAD
RECONOCIDA
DE INTERÉS
FORMATIVO

https://us06web.zoom.us/j/82323808961
https://us06web.zoom.us/j/82323808961
https://us06web.zoom.us/j/82323808961
https://us06web.zoom.us/j/82323808961


 

Filópolis 11 
La torre del Virrey. Instituto de Estudios Culturales Avanzados 

Miércoles, 21 de enero de 2026 
 
 

Filópolis y Europa 
 

Fernando Vidagañ 
 
 

Filópolis. Nuestro seminario y Europa. Filósofo y filopolítico: ni 
sofista ni político. Buscar la sabiduría y la polis. El político de la Apología: 
Pericles y Alcibíades en Tucídides. Poder y colapso: embajada ateniense a 
Melos vs. Justicia. Hobbes, Carl Schmitt. Platón: Protágoras, Alcibíades y 
el gallo pendiente. Unificación europea frente a “otro”: Heródoto y Pío II 
frente a los bárbaros y los turcos; naciones frente a Napoleón. Frente al 
político: Europa y saber lo que no somos. Unión Europea excéntrica y 
filópolis: la busca de la Justicia o una comunidad con alma: vivir juntos 
sin condenar al filósofo. ¿Debe la tiranía ser nuestro “otro”? 
 
 
 

Bibliografía 
 
REMI BRAGUE, La vía romana, trad. de Juan Miguel Palacios, Gredos, Madrid, 1995. 
FRANZ KAFKA, ‘El pueblo más cercano’, en Cuentos completos, trad. de José Rafael 

Hernández Arias, Valdemar, Madrid, 2024. 
—, ‘Paraíso’, en Parábolas y paradojas, trad. de B. Stilman, Longseller, Buenos Aires, 

2005. 
JAN PATOČKA, Plato and Europe, trad. de P. Lom, Stanford University Press, Stanford, 

2002. 
ENEAS SILVIO PICCOLOMINI, La Europa de mi tiempo, trad. de F. Socas, Editorial 

Universidad de Sevilla, Sevilla, 1998. 
PLATÓN, Diálogos, Gredos, Madrid, 1981-1999, 10 vols. 
PLUTARCO, ‘Pericles’, en Vidas paralelas: Pericles y Fabio Máximo, trad. de B. Perea 

Morales, Gredos, Madrid, 2010. 
CARL SCHMITT, El Leviatán en la teoría del Estado de Thomas Hobbes, trad. de F. J. 

Conde, Struhart & cía., Buenos Aires, 2004 (1938). 
TUCÍDIDES, Historia de la Guerra del Peloponeso, trad. de J. J. Torres Esbarranch, 

Gredos, Madrid, 1990-1992, 4 vols. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

1 
 

Más tarde, a regañadientes me incliné a una investigación del oráculo del modo 
siguiente. Me dirigí a uno de los que parecían ser sabios... Al examinar a éste —pues no 
necesito citarlo con su nombre, era un político aquel con el que estuve indagando y 
dialogando— experimenté lo siguiente, atenienses: me pareció que otras muchas 
personas creían que ese hombre era sabio y, especialmente, lo creía él mismo, pero que 
no lo era. A continuación, intentaba yo demostrarle que él creía ser sabio, pero que no 
lo era. A consecuencia de ello, me gané la enemistad de él y de muchos de los presentes. 
Al retirarme de allí razonaba a solas que yo era más sabio que aquel hombre. Es 
probable que ni uno ni otro sepamos nada que tenga valor, pero este hombre cree saber 
algo y no lo sabe, en cambio yo, así como, en efecto, no sé, tampoco creo saber. Parece, 
pues, que al menos soy más sabio que él en esta misma pequeñez, en que lo que no sé 
tampoco creo saberlo. 

 
PLATÓN 

Apología de Sócrates, 21c-d. 
 
2 
 

ATENIENSES.— En las cuestiones humanas, las razones de derecho intervienen 
cuando se parte de una igualdad de fuerzas, mientras que, en caso contrario, los más 
fuertes determinan lo posible y los débiles lo aceptan. 
 

TUCÍDIDES 
‘El diálogo de Melos’, en Historia de la guerra 

del Peloponeso, 5.89.1. 
 

3 
 

PERICLES.— Os irritáis, sin embargo, contra un hombre como yo, que no soy, 
creo, inferior a nadie para idear y explicar lo que conviene, y que soy patriota (filópolis) 
e insobornable. 
 

TUCÍDIDES 
‘Discurso de Pericles’ [ante el descontento de los 

atenienses por la derrota en Potidea], en Historia 
de la guerra del Peloponeso, 2.60.5. 

 
4 
 

ALCIBÍADES.— Os pido que ninguno de vosotros me tenga en mal concepto si yo, 
que antes era considerado un patriota (filópolis), ahora actúo resueltamente contra mi 
patria al lado de sus peores enemigos… El auténtico patriota (filópolis) no es el que no 
va contra su ciudad después de haberla perdido injustamente, sino aquel que, 
impulsado por su anhelo, trata de recuperarla por todos los medios. 
 

TUCÍDIDES 
‘Discurso de Alcibíades ante la asamblea de 

Esparta’ [para persuadirles de atacar Atenas], en 
Historia de la guerra del Peloponeso, 6.92. 

 
 
 
 
 



 

5 
 

SÓCRATES (A ALCIBÍADES).— De todas las ventajas que he enumerado, piensa que 
te proporciona la mayor el poder de Pericles, el hijo de Jantipo, a quien tu padre os dejó 
como tutor tuyo y de tu hermano.” 
 

PLATÓN 
Alcibíades mayor, 104b. 

 
6 
 

Se hace también mención en este punto de un dicho de Tucídides, hijo de 
Melesio, que expresa con gracia la destreza de Pericles. Era Tucídides hombre recto y 
bueno, y en el gobierno había estado largo tiempo en oposición a Pericles. 
Preguntándole, pues, Arquidamo, rey de los Lacedemonios, cuál de los dos, Pericles o 
él, era mejor combatiente, respondió: “Cuando lo derribo luchando, luego replica que 
no ha caído sino que ha ganado y persuade incluso a quienes lo han visto caer.” 

 
PLUTARCO 

‘Pericles’, 8.4. 
 
7 
 

El Leviathan de Hobbes, compuesto de Dios y hombre, animal y máquina, es el 
dios mortal que a los hombres trae paz y seguridad y que por esta razón —no por virtud 
del “derecho divino de los reyes”— exige obediencia absoluta. Frente a él no cabe 
derecho alguno de resistencia fundado en un derecho superior o distinto ni por motivos 
y argumentos de religión. Solo Él castiga y premia. Él solo, en virtud de su poder 
soberano, determina, por medio de la ley, qué sea derecho y propiedad en las 
cuestiones de justicia y qué sea verdad. 
 

CARL SCHMITT 
El Leviatán en la teoría del Estado de Thomas 

Hobbes, p. 51. 
 
8 
 

SÓCRATES.— Contra Meleto, el honrado y el amante de la ciudad (filópolis), 
según él dice, y contra los acusadores recientes, voy a intentar defenderme a 
continuación. 
 

PLATÓN 
Apología de Sócrates, 24b. 

 
9 
 

SÓCRATES.— cuando ocurre algo de esta índole que hemos convenido en llamar 
‘disputa intestina’, en la que el Estado se divide en facciones, y cada una de éstas 
devasta los campos de la otra e incendia sus casas, la disputa intestina parece 
abominable y, ninguna de las facciones, patriotas (filopólides). 

PLATÓN 
República, 470d. 

 
 
 
 



 

10 
 

SÓCRATES.— Decíamos, si recuerdas, que debían mostrar su amor al Estado 
(filopólidas), poniéndose a prueba tanto en los placeres como en los dolores. 
 

PLATÓN 
República, 503a. 

 
11 
 

Acabamos de caracterizar la historia de la civilización europea desde el 
nacimiento de Europa como una serie casi ininterrumpida de renacimientos. 
 

REMI BRAGUE 
La vía romana [Cultura excéntrica], p. 89. 

 
12 
 

Plato undertakes his exploration of the just city in The Republic in order to see 
the care of the soul writ large, to see what is invisible —the soul— in the realm of the 
visible, in political life, and to make not only the soul but also the political world one of 
truth and justice, a world where the philosopher need not perish. 
 

JAN PATOČKA 
Plato and Europe, p. xvii. 

 
13 
 

La expulsión del paraíso es final, y la vida en este mundo inapelable, pero la 
naturaleza eterna del evento (o, para expresarlo en términos de temporalidad, la 
repetición eterna del evento), hace posible que no solo podamos estar viviendo 
continuamente en el paraíso, sino que en la práctica estemos en él permanentemente, 
sin que tenga la menor importancia que sepamos o no que nos encontramos en el 
paraíso. Vivimos en pecado no solo porque comimos del árbol del conocimiento, sino 
porque aún no hemos comido del árbol de la vida… 

Estábamos destinados a vivir en el paraíso, y el paraíso estaba hecho para 
nosotros. Nuestro destino fue alterado, pero no podemos estar seguros de que lo mismo 
haya ocurrido con el destino del paraíso. 

Y si bien fuimos expulsados del paraíso, el paraíso no fue destruido. De algún 
modo, nuestra expulsión del paraíso fue un golpe de suerte, porque en caso de que 
nosotros no hubiéramos sido expulsados, se debería haber destruido al paraíso. 

 
FRANZ KAFKA 

‘Paraíso’, en Parábolas y paradojas, 
trad. de Beatriz Stilman, pp. 29-30. 


